ISSN: 2177-3246

FEMINICIDIO E SISTEMA MODERNO COLONIAL DE GENERO: UMA RELACAO
ENTRE VIOLENCIAS CONTRA MULHERES, COLONIALISMO E AMOR ROMANTICO

FEMICIDE AND THE MODERN COLONIAL GENDER SYSTEM: A RELATIONSHIP
BETWEEN VIOLENCE AGAINST WOMEN, COLONIALISM, AND ROMANTIC LOVE

EL FEMINICIDIO Y EL SISTEMA DE GENERO COLONIAL MODERNO: UNA
RELACION ENTRE LA VIOLENCIA CONTRA LAS MUJERES, EL COLONIALISMO Y
EL AMOR ROMANTICO

d 10.56238/revgeov17n2-053
Danielly Passos de Oliveira

Professora Doutora
Instituicdo: Departamento de Psicologia Clinica do Instituto de Psicologia (IPUSP)

RESUMO

Este trabalho foi construido a partir de um questionamento a respeito da presenca constante de noticias
sobre crimes de feminicidio. Todos os dias sdo veiculadas pela TV e Internet novas histérias sobre
mulheres que perderam suas vidas devido ao feminicidio. Em meio a tantas historias, examinamos as
de duas jovens que sobreviveram apo6s terem sido brutalmente espancadas pelos namorados por conta
dos ciimes deles. As historias das duas jovens que tiveram seus rostos desfigurados por seus parceiros
amorosos ilustram a conexdo existente entre amor e violéncia na vida das mulheres brasileiras.
Considerando que em grande parte dos feminicidios o agressor tem intimidade com a vitima,
procuramos analisar como as praticas de um biopoder feminicida se articulam com os dispositivos do
género e do amor romantico. A partir de uma leitura ancorada no feminismo decolonial, entendemos o
género como um sistema moderno e colonial, intimamente vinculado com as interseccionalidades de
raca e de classe social. Concluimos, em nossa investigacao, que o ideario moderno do amor romantico
continua servindo de eixo de subjetivagdo na contemporaneidade, legitimando crengas e praticas de
dessubjetivacdo dos sujeitos femininos, e engendrando uma politica do fazer morrer que torna as
existéncias femininas um bem a ser usufruido e/ou descartado.

Palavras-chave: Feminicidio. Biopoder. Género. Colonialismo. Amor Romantico.

ABSTRACT

This work stems from questioning the constant presence of news reports about femicide crimes. Every
day, new stories about women who have lost their lives due to femicide are broadcast on TV and the
internet. Amidst so many stories, we examine those of two young women who survived after being
brutally beaten by their boyfriends due to their jealousy. The stories of these two young women, whose
faces were disfigured by their romantic partners, illustrate the connection between love and violence
in the lives of Brazilian women. Considering that in a large proportion of femicides the aggressor has
an intimate relationship with the victim, we seek to analyze how the practices of a feminicidal biopower
are articulated with the devices of gender and romantic love. From a reading anchored in decolonial
feminism, we understand gender as a modern and colonial system, intimately linked to the
intersectionalities of race and social class. Our investigation concludes that the modern ideal of

‘ d REVISTA REGEO, Sio José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15




ReGeo

romantic love continues to serve as an axis of subjectivation in contemporary society, legitimizing
beliefs and practices of desubjectivation of female subjects, and engendering a politics of death that
turns female existences into a commodity to be enjoyed and/or discarded.

Keywords: Femicide. Biopower. Gender. Colonialism. Romantic Love.

RESUMEN

Este trabajo surge del cuestionamiento de la constante presencia de noticias sobre feminicidios.
Diariamente, se transmiten por television e internet nuevas historias sobre mujeres que han perdido la
vida a causa de feminicidios. Entre tantas historias, examinamos las de dos jovenes que sobrevivieron
tras ser brutalmente golpeadas por sus novios debido a sus celos. Las historias de estas dos jovenes,
cuyos rostros fueron desfigurados por sus parejas, ilustran la conexion entre el amor y la violencia en
la vida de las mujeres brasilefias. Considerando que en una gran proporcion de feminicidios el agresor
tiene una relacién intima con la victima, buscamos analizar cémo las practicas de un biopoder
feminicida se articulan con los dispositivos de género y amor romantico. Desde una lectura anclada en
el feminismo decolonial, entendemos el género como un sistema moderno y colonial, intimamente
ligado a las interseccionalidades de raza y clase social. Nuestra investigacion concluye que el ideal
moderno del amor romantico continiia sirviendo como eje de subjetivacion en la sociedad
contemporanea, legitimando creencias y practicas de desubjetivacion de las mujeres y generando una
politica de la muerte que convierte la existencia femenina en una mercancia para disfrutar y/o desechar.

Palabras clave: Femicidio. Biopoder. Género. Colonialismo. Amor Romantico.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

1 INTRODUCAO

Sao Paulo, 14 de julho de 2025, num apartamento no bairro de Moema, uma médica de 27 anos
foi espancada no dia do seu aniversario pelo namorado fisiculturista. Preso em flagrante por tentativa
de feminicidio, o agressor havia batido com tamanha violéncia na vitima a ponto de fraturar os 0ssos
da propria mao. A jovem teve seu rosto desfigurado, sofrendo graves lesdes no cranio, na coluna
cervical e na face. Diante dos policiais, o suspeito alegou ter cometido o crime por citimes: “ele teria
visto no celular da vitima conversas com um rapaz, € a0 mesmo tempo, encaminhamento de nudes
para esse rapaz”, afirmou a delegada encarregada do caso (Brenda BENTO, 2025).

Natal, 27 de julho de 2025, no elevador de um condominio no bairro de Ponta Negra, uma
mulher de 35 anos foi espancada por seu namorado, um ex-jogador de basquete, recebendo mais de 60
socos no espaco de 34 segundos. O agressor, preso em flagrante por tentativa de feminicidio, alegou
abalo emocional ¢ uso de substancias psicoativas. A vitima, ao prestar depoimento, definiu o
relacionamento como sendo “toxico e abusivo”, marcado por controle excessivo € ciame
desproporcional (Vitor BONETS; Beto SOUZA, 2025).

Os elementos comuns nas duas historias sdo muitos. Infelizmente, noticias como essas nao sdo
uma excecdo. Os dados continuam alarmantes. De acordo com o Atlas da Violéncia de 2025 (IPEA,
2025), apenas no ano de 2023, a violéncia de género matou quase quatro mil mulheres no Brasil.
Diariamente somos expostos a noticias sobre adolescentes, mulheres e criancas vitimas de violéncia
de género, quase sempre exercida por homens conhecidos pelas vitimas, e quase sempre no espago
doméstico.

A profusdo de tipos diversos de violéncia que incidem sobre sujeitos femininos em todo o
territorio brasileiro nos conduz a perguntar: por qué? Construir algumas respostas para esse
questionamento exige uma analise complexa que articule uma diversidade de variaveis. Neste artigo,
tentaremos refletir sobre o fato de a violéncia baseada em género continuar sendo uma questdo de
saude publica no Brasil e no mundo, a partir da articulagdo dos conceitos de biopoder, de sistema de

género, de patriarcado, de colonialismo e de amor romantico.

2 O BIOPODER: AS POLITICAS DE VIDA E AS POLITICAS DE MORTE

Segundo Achille Mbembe (2018), no contemporaneo, a expressdo maxima da soberania reside
no poder de ditar quem merece viver e quem deve morrer. Ancorando-se no conceito foucaultiano de
biopoder (1997), o filésofo enfatiza que, nas sociedades ocidentais pos-industrializadas, o poder se
inscreve nos corpos, demarcando e separando dos demais aqueles que merecem viver: os que podem
morrer. O principal eixo de convergéncia do biopoder consiste na “instrumentaliza¢do generalizada da
existéncia humana e a destruicao material de corpos humanos e populagdes” (MBEMBE, 2018, p. 10-

11).

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

O conceito de biopoder permite compreender por que uma das formas (provavelmente a mais
insidiosa) pelas quais uma sociedade consegue ditar quem merece morrer encontra-se no silenciamento
e na invisibilizagdo de determinados grupos. Maria Lugones (2008) enfatiza a importancia
fundamental de abordar a intersec¢do entre raca, classe, género e sexualidade para entender a
indiferenca preocupante demonstrada pela sociedade diante das violéncias que atingem
sistematicamente as mulheres (sobretudo, quando se trata de mulheres ndo brancas).

Para a referida autora, o género deve ser compreendido como um sistema moderno e colonial
por meio do qual sdo construidas e legitimadas categorias pretensamente universais € homogéneas,
dentre as quais convergirdo diferentes estratégias biopoliticas de defesa da vida. Nesse sentido, a
construcao da categoria “mulher” (que serviu de fundamento para as reivindicagdes dos movimentos
feministas da primeira e da segunda onda) remete a mulher branca, heterossexual, cis e pertencente as
camadas médias e altas das sociedades ocidentais industrializadas. O lado oculto e obscuro da categoria
“mulher” passa, desse modo, a ser ocupado por tudo aquilo que essa categoria silencia e invisibiliza:
todos os sujeitos femininos que, por quaisquer razoes, desviem, excedam ou transgridam o arranjo
normativo contido na categoria “mulher”. O sistema colonial-moderno de género volta, assim, suas
estratégias biopoliticas de defesa da vida para suas categorias visiveis, a0 mesmo tempo em que
direciona suas estratégias biopoliticas de permissdo da morte (a necropolitica) para os sujeitos que
ocupam o lado oculto/invisivel dessas mesmas categorias.

No que se refere a violéncia baseada em género, dados recentes apontam que, durante o ano de
2023, dentre as quase quatro mil mulheres que perderam suas vidas devido a violéncia de género,
68,2% eram mulheres negras. Além disso, entre 2022 para 2023, os casos de violéncia contra
homossexuais e bissexuais aumentaram 35%, enquanto os casos de violéncia contra pessoas
transsexuais e travestis tiveram um aumento de 43% de incidéncia (IPEA, 2025). Como ¢ possivel
perceber, as estratégias de poder que tornam determinados sujeitos mais propensos a morte do que
outros sdo complexas, e ocorrem a partir de um entrelagamento de vulnerabilidades distintas.
Invisibilizadas e silenciadas pelo arranjo normativo que da forma, no sistema moderno-colonial de
género, a categoria “mulher”, mulheres negras, indigenas e trans (dentre outras) sdo cooptadas por
politicas que, articuladas, passardo a gerir diferentes praticas sociais do deixar morrer.

Dentre as necropoliticas que atingem mulheres e se combinam com outras camadas de
vulnerabilidade, iremos nos deter, neste trabalho, a uma em particular: aquela que adquire seus

contornos mais visiveis no ideario do amor romantico.

3 PATRIARCADO E AMOR ROMANTICO
Segundo Lugones (2008), ¢ fundamental entendermos o género como um elemento fundante

da colonialidade, uma vez que, enquanto sistema, o género se estrutura a partir de uma imbricagao

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

intrinseca entre o patriarcado, as nocdes de heteronormatividade, de classificagdo racial e os
movimentos de expansdao do capitalismo. Oyerénké Oyewumi (2021), por sua vez, explica que ¢é
necessario contestar as ideias do patriarcado e do binarismo como sendo transculturalmente validas,
compreendendo que elas se impuseram e se naturalizaram globalmente pela expansao do colonialismo

e do capitalismo. No mesmo sentido:

Nao ¢ necessario que as relagdes sociais sejam organizadas em termos de género, nem mesmo
as relacdes que se consideram sexuais. Mas, uma vez dada, uma organizacao social em termos
de género ndo tem por que ser heterossexual ou patriarcal [...] tanto o dimorfismo bioldgico e
a heterossexualidade quanto o patriarcado sdo caracteristicos do que chamo o lado
iluminado/visivel da organiza¢do colonial/moderna do género. O dimorfismo biologico, a
dicotomia homem/mulher, a heterossexualidade e o patriarcado estdo inscritos — com letras
maiusculas e hegemonicamente — no proprio significado do género (LUGONES, 2020, p. 56).

Segundo a autora, a colonialidade do poder introduz uma classificagdo universal e binaria das
populacdes a medida que reorganiza as relacdes de superioridade e de inferioridade tendo por
fundamento a nogao de raga. Assim, “a humanidade e as relacdes humanas sao reconhecidas por uma
ficcdo em termos biologicos” (LUGONES, 2002, p. 56). Ao produzir uma classificacdo social que
separa a humanidade de acordo com uma logica binaria (civilizado/selvagem; racional/irracional;
cristdo/pagdo etc.), a colonialidade do poder passa a permear todos os aspectos da vida social; e a
ficcdo bioldgica — portanto, naturalizada e incontestdvel — ndo ¢ apenas a da raca, mas também a do
género.

No entanto, adverte Lugones (2002), ainda que na modernidade eurocéntrica e capitalista, todos
os sujeitos sejam racializados e gendrados, ““[...] nem todos/as somos dominados/as ou vitimizados/as
por esse processo. O processo ¢ binario, dicotomico e hierdrquico” (p. 60). A categoria “mulher”
(composta por mulheres brancas, cis, heterossexuais e das camadas socioecondmicas medidas e altas),
ocupando o lado visivel e iluminado do sistema moderno e colonial de género, detém uma série de
privilégios negados aos sujeitos femininos relegados ao lado invisivel e obscuro desse mesmo sistema.
Contudo, existe, a nosso ver, uma camada de vulnerabilidade que parece incidir (ainda que de modos
distintos) tanto sobre o lado visivel quanto sobre o lado oculto desse arranjo que, desde a modernidade,
relaciona intimamente mulheres e feminilidade. Tal camada foi tecida pela difusdo do conjunto de

crencas que estruturam o ideario do amor romantico.

4 O IDEARIO ROMANTICO E O SISTEMA COLONIAL E MODERNO DE GENERO

As duas noticias mencionadas no comeco deste artigo se referem a mulheres que foram
brutalmente agredidas por seus parceiros amorosos devido a sentimentos de ciumes, de desconfianga
e de posse por parte deles. Ambas eram mulheres cis, heterossexuais, brancas, pertencentes as camadas

médias urbanas da sociedade brasileira, e sobre as duas recaiu, do ponto de vista dos seus agressores,

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

uma parcela de “responsabilidade” sobre o injustificavel ataque que sofreram. Ambos os agressores
tentaram “explicar” que a tentativa de feminicidio teria sido “ocasionada” devido a uma “provocagao”
de suas, até entdo, namoradas. Na primeira situacdo, o agressor alegou que sua namorada estaria
flertando com um outro rapaz. Na segunda, o agressor afirmou ter tentado se defender de uma briga
iniciada pela namorada (que, apds o incidente, contou que os desentendimentos entre eles giravam
sempre em torno de ciumes e de possessividade por parte do namorado).

Poderiamos considerar que o modelo do amor romantico delineado nas sociedades ocidentais
europeias do século XIX ainda ¢ parte do imaginario social e continua servindo de territorio para os
processos de subjetivacdo no Brasil nesta primeira metade do século XXI. O ideario do amor romantico
(difundido por uma literatura folhetinesca que, na Europa do século XIX, consolidou-se como
precursora das novelas e dos romances romanticos) foi parte fundamental do processo de
transformagao das sociedades coloniais em sociedades modernas (Danielly Passos OLIVEIRA, 2008).

No Brasil, por exemplo, Jurandir Freire Costa (2004) explica que até o século XIX as casas
eram, simultaneamente, uma unidade de producao e de consumo: “A mulher gerenciava esta pequena
empresa sem concurso algum do marido” (p. 83). Segundo referido autor, na sociedade colonial
brasileira, a mulher (referindo-se aqui as mulheres brancas, pertencentes as camadas abastadas) exercia

na casa uma fun¢ao econdémica. Em suas palavras:

A dona-de-casa era enfermeiro, médico, sacerdote e professor. Distribuia medicamentos em
caso de doencas, ensinava aos filhos as primeiras letras e cumpria uma quantidade de
obrigacdes religiosas: tergos, ladainhas, novenas, promessas etc. Sua posi¢do estava
estreitamente ligada a situacdo da casa no confronto com os parcos recursos urbanos.
Representava, de certa maneira, a submissdo da cidade a familia (COSTA, 2004, p. 102).

Segundo ainda Costa (2004), as mulheres (brancas), na sociedade colonial brasileira, ocupavam
o papel de “agentes passivos na multiplicacdo das riquezas do marido, elas perpetuavam a maquina de
opressao ao mesmo tempo que a ela se submetiam” (p. 104). A passagem da organizagao colonial para
uma organizagao burguesa (moderna) se deu, no Brasil, apds a chegada da corte portuguesa. Para fazer
a sociedade brasileira caminhar em dire¢do a modernidade, foi necessaria uma intervengdo engendrada
a partir de uma alianca formada pelo Estado com a medicina social, cujo principal objetivo era
consolidar uma forma de sociabilidade urbana e centralizada: ndo mais submetida as normas ditadas
pelo patriarca de cada grupo familiar. Desse modo, “o objetivo higiénico de recondug¢do dos individuos
a tutela do Estado redefiniu as formas de convivéncia intima, assinalando, a cada um dos membros da
familia, novos papéis e fungdes” (COSTA, 2004, p. 109).

Com a moderniza¢do, o avango do industrialismo e da urbanizacdo, a estrutura da familia
colonial foi sendo fragmentada, uma vez que o trabalho se deslocou da esfera doméstica em direcao

ao espago publico. Por essa razdo, a figura da mulher (no caso, da senhora de engenho) foi se tornando

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

obsoleta, a medida que a casa deixava de ser uma unidade de consumo e de produgdo e se convertia
no territorio privado da intimidade. Como ainda observa Costa (2004), a casa se tornou o portdo
principal de entrada e de atuagdo da alianca do Estado com a medicina social em prol de um projeto
de nagdo. “A casa higiénica era, por conseguinte, um dos trunfos médicos na luta contra a familia
classica em favor da mulher” (COSTA, 2004, p. 120).

E fundamental, contudo, compreender o contexto a partir do qual se deu essa luta da medicina
higienista a favor da “mulher”, no decorrer do gradativo processo de passagem de uma organizacao
social colonial para uma organizagao social moderna (burguesa). Na referida luta empreendida pelos
médicos, a mulher burguesa serviu duplamente de instrumento: a valorizagdo do papel que a “mulher”
passaria a exercer num modelo nuclear de familia (o qual se opunha a configuragdo da familia colonial,
com sua rede complexa formadas por parentes, agregados e escravos da casa) contribuia para diminuir
o alcance do poder do patriarca na comunidade (pois, na configuracdo moderna, o homem ocuparia o
papel de pai e trabalhador, permanecendo o “senhor” de um reinado reduzido, composto apenas pela
mulher e pelos filhos). Além de diminuir o alcance do poder do homem em termos de comunidade
(reduzindo sua capacidade fisica e simbdlica de embate com o Estado), utilizando a “mulher” como
aliada, a entrada da medicina na familia ocorreu, de fato, em nome de um projeto bastante especifico:
o de investir nas criangas com o intuito de formar novos cidadaos e trabalhadores produtivos. Para
tanto, as mulheres foram convocadas a se responsabilizar pelo trabalho de cuidar e de educar os filhos.

A reducdo das mulheres burguesas ao papel de esposas, maes e donas de casa se deu, a partir
da modernidade, ancorada numa rede simbolica especifica: uma tessitura de narrativas fortes e
intrincadas o suficiente para sustentar uma mitologia — que tornava o casamento, a maternidade e o
cuidado um projeto decorrente da “natureza” feminina das mulheres. A associa¢do entre conceitos
especificos e normativos de mulher, de feminilidade e de vida intima teve, portanto, como eixo
principal o idedrio do amor romantico.

Antes de adentrarmos no terreno tortuoso do amor romantico, € imperativo que facamos duas
ressalvas. A primeira ¢ de que a “luta” da medicina higienista em prol da “mulher” ndo questionou o
papel submisso que “a mulher” j& ocupava nas sociedades coloniais, organizadas em torno da figura
onipotente do pai (o patriarca era definido como uma espécie de representante de “deus-pai’” na Terra).
Se, a partir da modernidade, o casamento deixava de ser um contrato estabelecido pela familia com
uma motivacdo patrimonial para se tornar uma escolha de individuos guiados por uma motivacao
sentimental; e se, na familia nuclear, “a mulher” foi erigida como parceira do médico (e de um conjunto
de especialistas que, pouco a pouco, efetuaram um esquadrinhamento do espago familiar,
deslegitimando o saber e a autoridade da familia sobre a educagdo dos filhos), ¢ fundamental enfatizar

que “a mulher” moderna permaneceria numa condi¢ao submissa e subserviente ao marido. No entanto,

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

o assujeitamento “da mulher” na familia nuclear moderna passou a ocorrer de uma forma muito mais
sutil do que aquele vivenciado pela “mulher” colonial.

Aqui cabe retomar o conceito de biopoder, definido por Michel Foucault (1997), como um
poder que se desloca das relagdes hierarquicas de imposi¢ao da vontade de uma autoridade sobre
individuos servis e adentra a superficie dos corpos passando a produzir sujeitos a partir de um conjunto
articulado de discursos, de praticas, de leis, de enunciados cientificos, de normas sociais etc. (0s
dispositivos), os quais agenciam formas de otimizar a vida, com o objetivo de engendrar sujeitos mais
funcionais e mais produtivos para uma determinada sociedade. As estratégias do biopoder criam os
individuos (seus projetos, anseios, desejos), nao simplesmente os dominam. Como mencionado, o
biopoder incide e opera sobre as praticas do fazer viver (tais como: as politicas publicas, as estratégias
de saude, a formacdo de regras e de mentalidades consideradas “normais” numa determinada
sociedade) e sobre as praticas do fazer morrer (a invisibilizacdo, a deslegitimacdo, o apagamento). No
caso da “mulher” pela qual lutava a medicina higienista do século XIX, o tecido a partir do qual se
delinearam as praticas do fazer viver teve por continente o amor romantico, como veremos no decorrer
deste artigo. Porém, sobre os sujeitos femininos que ficavam ocultos porque nao cabiam na categoria
“mulher” instituida pelo sistema colonial e moderno de género, incidiam as estratégias necropoliticas
do fazer morrer.

Lugones (2020) afirma que ¢ preciso problematizarmos o dimorfismo bioldgico, considerando
0 quanto uma constru¢do dicotdmica e complementar dos géneros ¢ um elemento central para

compreendermos a vastidao do alcance do sistema colonial e moderno de género em nossas sociedades.

A redug@o do género ao privado, ao controle do sexo, seus recursos e produtos, ¢ uma questao
ideoldgica, apresentada como bioldgica, e é parte da produgéo cognitiva da modernidade que
conceitualizou a raga como “atribuida de género” e o género como racializado de maneiras
particularmente diferenciadas para europeus/eias brancos/as. A raga ndo é nem mais mitica
nem mais ficticia que o género — ambos sdo ficgdes poderosas (LUGONES, 2020, p. 73).

A separacdo das categorias de género, de classe, de raca e de heterossexualidade, sustentada
pelo sistema colonial e moderno de género, cumpriu e continua cumprindo uma fung¢ao estratégica nas
politicas de invisibiliza¢ao e de apagamento de sujeitos e de grupos sociais desde a modernidade. Por
exemplo, a formacao da alianga entre as no¢des modernas de mulher, de feminilidade e de intimidade,
“[...] com a imagem da mulher fragil, fraca, tanto corporal como intelectualmente, reduzida ao espaco
privado e sexualmente passiva [...] ndo explicitou a relacdo dessas caracteristicas com a raga, ja que
elas sdo parte da mulher branca e burguesa” (LUGONES, 2020, p. 73). Se o ideario do amor romantico
serviu de fundamento para a formagao do arranjo moderno entre as no¢des de mulher, de feminilidade

e de intimidade, ¢ preciso ter em mente que mulheres negras e indigenas eram definidas muito mais

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

por seus corpos, explorados no trabalho (sem meng¢ao alguma a uma ideia de fragilidade) e no sexo
sem consentimento, do que em termos de sentimentos.

Apesar do arranjo entre as concepc¢des de mulher, feminilidade e cuidado — constituido nas
sociedades ocidentais europeias industrializadas do século XIX — ter sido construido especificamente
para mulheres burguesas, brancas, cis, heterossexuais, durante o século XX (sobretudo com a
consolidacdo de uma cultura hedonista e consumista que foi ganhando um lugar hegemdnico na
sociedade brasileira a partir da década de 1970), o ideario do amor romantico passou a ser difundido
“democraticamente” como sendo a referéncia principal de modelo de relacionamento afetivo-erdtico
e familiar. Mas de que se trata esse ideario?

Segundo Costa (1998), o ideario do amor romantico s6 frutificou a partir da imposi¢cao de uma
cultura burguesa na qual as regras de satisfacdo emocional se atrelavam ao individualismo. Nesse
sentido, a expansao das crengas do amor romantico ocorreu em paralelo ao afrouxamento dos lagos
comunitarios e a fragilizacdo dos referenciais coletivos. De acordo com o referido autor (COSTA,
2004), a inser¢ao da medicina no cotidiano das familias burguesas serviu-se do amor romantico como
um “mecanismo de feedback encarregado de manter o sexo em niveis compativeis com a homeostase
familiar e social” (p. 234). O ideario do amor roméantico passa, entdo, a partir do século XIX, a cumprir
(na transi¢cdo de uma sociedade colonial para uma sociedade moderna) uma tarefa de enorme
importancia: a de instituir e de regulamentar novos (e complementares) papéis sociais para mulheres e

homens burgueses, nos espacos privados e publicos.

A reformulagdo da vida do casal deu-se a partir da nova conceituagdo imposta ao homem e a
mulher pela higiene. O amor foi duplamente utilizado nesta manobra [...] a medicina fixou as
caracteristicas supostamente tipicas de cada sexo e apresentou-as como imperativos da
natureza. O amor servia aqui de trago de separag@o entre homem e mulher. Funcionava como
referéncia para a constru¢do dos modelos de conduta social masculina e feminina (COSTA,
2004, p. 234).

Na concepcao de Valeska Zanello (2018), o ide4rio do amor romantico se converteu num script
cultural, compondo um roteiro hegemodnico que, nos dias de hoje, ainda continua orientando os
processos de subjetivagdo em nossa cultura. Contudo, o dispositivo amoroso ndo incide sobre os
homens com a mesma intensidade como atinge as mulheres: “dizer que o dispositivo amoroso se
apresenta como um caminho privilegiado de subjetivacdo para as mulheres em nossa cultura significa
dizer que as mulheres se subjetivam, na relagdo consigo mesmas, mediada pelo olhar de um homem
que ‘as escolham’” (ZANELLO, 2018, p. 84).

De acordo com outro estudo de Zanello (2022), o dispositivo amoroso — ao funcionar como o
roteiro hegemodnico para os processos de subjetivacdo das mulheres em nossa cultura — educa as
mulheres a se centrarem no amor e a atrelar seu valor proprio a possibilidade de serem escolhidas e de

permanecerem vinculadas a um parceiro amoroso. Embora a autora (2018; 2022) conecte o dispositivo

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

amoroso a categoria “mulheres”, consideramos valido substituir “mulheres” por feminilidades, uma
vez que isso nos permite enfatizar o aspecto gendrado dos processos de subjetivacdo. Além disso,
propomos uma ampliagdo do conceito de “prateleira do amor”, definido por Zanello nos seguintes

termos:

Ser subjetivada na prateleira do amor torna as mulheres extremamente vulneraveis, visto que,
se € necessario “ser escolhida”, nem sempre importa tanto quem as escolha. Isso empodera os
homens. Eles sdo os maiores beneficiarios do dispositivo amoroso das mulheres. De certa
forma, os homens em nossa cultura ja nascem com a certeza de que serdo “amados”
independentemente de qualquer caracteristica fisica, mental e socioecondmica que tenham. O
que pode ocorrer ¢ uma restricdo no acesso a variedade de mulheres (na prateleira), quanto
mais esse homem se afastar dos ideais do dispositivo da eficacia. No entanto, ele estara, de
qualquer maneira, em uma posi¢ao avantajada em relagdo as mulheres na prateleira do amor
(ZANELLO, 2022, p. 63).

A autora considera ainda que subjetivar-se a partir do dispositivo amoroso coloca as mulheres
numa posi¢ao de vulnerabilidade diante dos homens, uma vez que atrela o valor pessoal de cada mulher
a possibilidade de ser “escolhida” como parceira amorosa por um homem. Além de caber um
questionamento a respeito das semelhancas e das diferengas na relagao estabelecida entre o dispositivo
amoroso € os processos de subjetivacdo de mulheres ndo heterossexuais nem cis e de uma diversidade
de sujeitos femininos que ndo se identificam como mulheres, ¢ necessario também problematizar o
papel dos marcadores sociais de raca e de classe social na relagdo existente entre mulheres,
feminilidade e idedrio romantico.

Em sua pesquisa a respeito da soliddo de mulheres negras residentes em Salvador, Ana Claudia

Lemos Pacheco (2013, p. 25) afirma:

A mulher negra e mestica estaria fora do “mercado afetivo” e naturalizada no “mercado do
sexo”, da erotizacdo, do trabalho doméstico, feminilizado e “escravizado”; em contraposigdo,
as mulheres brancas seriam, nessas elaboragdes, pertencentes a “cultura do afetivo”, do
casamento, da unido estavel.

Apesar da importancia de compreendermos que a relacao estabelecida, desde a modernidade,
entre as categorias “mulher”, “feminilidade” e ‘“amor romantico” ¢ complexificada quando a
examinamos a partir do cruzamento de interseccionalidades distintas (por exemplo: raga, género, classe
social, geragdo), ¢ fundamental atentar para a condi¢do de vulnerabilidade decorrente de um processo
de subjetivagdo orientado a partir do dispositivo amoroso. Retomando Zanello (2022), subjetivar-se a
partir do dispositivo amoroso coloca mulheres na “prateleira do amor”. Estar numa prateleira € ocupar
a posicao de objeto, ndo de sujeito; ela faz alusdo a isso ao afirmar que, diante de um ideal construido
em torno da beleza e da juventude, todas as mulheres se encontram ameagadas de serem “substituidas”

em algum momento e, assim, perderem o valor.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

Articulando os conceitos de sistema de género, de amor romantico e de feminilidade,
adentramos na dimensao mais nefasta do dispositivo amoroso. Nela opera uma necropolitica que incide
sobre os processos de subjetivagdo femininos, e que se combina com diferentes camadas de
vulnerabilidade (como raga, classe social etc.). Podemos chama-la de necropolitica da objetificacao,
uma vez que ela constitui sujeitos (femininos) que passardo a assumir a condi¢ao de objetos para outros
sujeitos (masculinos). A nosso ver, existe — tal como Lugones (2020) afirmou sobre o sistema colonial
e moderno de género — um lado claro e visivel e um lado oculto do dispositivo amoroso. Em seu lado
claro, o dispositivo amoroso vincula o valor pessoal de um sujeito feminino a condi¢ao de ser o objeto
da escolha (motivada pelo desejo) de um sujeito masculino. No lado oculto e velado, ele concede ao
sujeito masculino que escolheu o sujeito feminino o poder de ser o dono de um outro sujeito.

Analisando os processos que permitiram a expansdo global do sistema capitalista, Silvia
Federici (2023) afirma que tal expansao ocorreu e foi sustentada pelo surgimento de um novo contrato
sexual: o qual passou a definir as mulheres como sujeitos apenas na condi¢do de maes e esposas;
ocultando seu papel de trabalhadoras ¢ dando aos homens um acesso livre a seus corpos e a seus

trabalhos.

De acordo com esse novo contrato social-sexual, as mulheres proletarias se tornaram, para os
trabalhadores homens, substitutas das terras que haviam perdido com os cercamentos, seu meio
de reproducdo mais basico e um bem comum de que qualquer um podia se apropriar ¢ usar
segundo sua vontade [...] na nova organizagdo do trabalho, todas as mulheres (exceto as que
haviam sido privatizadas pelos homens burgueses) tornaram-se bens comuns, pois, uma vez
que as atividades das mulheres foram definidas como nao trabalho, o trabalho delas comegou
a parecer um recurso natural, disponivel para todos, assim como o0 ar que respiramos € a agua
que bebemos (FEDERICI, 2023, p. 199).

Como enfatiza a autora, o capitalismo se difundiu a partir da expropriacao das terras, do
trabalho e, no caso das mulheres, da condi¢do de sujeitos — deixando como heranga a percep¢ao do
corpo feminino como um bem a ser explorado, usado, ou destruido, a depender dos designios do seu
dono. Quando analisamos o ideario do amor romantico, podemos perceber, nas entrelinhas (por vezes,
oculta, mas nunca ausente), a crenca de que a mulher renuncia a condi¢ao de sujeito ao se vincular
amorosamente a um homem. Essa crenca legitima uma série de praticas violentas que continuam, no
decorrer do século XXI, a ameacar as vidas de sujeitos femininos de diferentes idades, ragas, classes

sociais e geracoes.

5 CONSIDERACOES FINAIS

Analisar o impacto que o idedrio do amor romantico continua tendo sobre os processos de
subjetivacdo femininos e masculinos na contemporaneidade implica indagar se vem ocorrendo um
processo de desconstrucdo e de questionamento de categorias homogéneas e universais, como:

“mulher”, “amor”, “familia”, “feminilidade e “masculinidade” — erigidas e naturalizadas durante a

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

modernidade nas sociedades ocidentais capitalistas — ou se tais categorias continuam atuando
fortemente, mesmo se mostrando anacronicas e reducionistas.

Considerando que a transformacao das mentalidades tende a acontecer numa velocidade menor
do que a transformagdo das praticas sociais, € importante compreender que, num mesmo periodo
histérico, conviverao mentalidades distintas e conflitantes. No entanto, podem também ocorrer
mecanismos ativos de resisténcia a mudanca. No que se refere ao campo das relagdes erotico-amorosas,
observamos que tal resisténcia estd intimamente ligada a predominancia do sistema moderno-colonial
de género.

Como ensina Oyewumi (2020), a modernidade se caracterizou pela expansao da Europa e pelo
estabelecimento de uma hegemonia cultural euro-estadunidense em todo o mundo. Para que tal
hegemonia se consolidasse, o género — enquanto um sistema organizado de exploragdo e de
estratificacdo — atuou como um eixo fundamental de subjetivacdo. Por essa razdo, a referida autora
insiste na necessidade de apreendermos o género ndo como uma categoria universal, mas como uma
construcdo social que engendra a propria subordinagdo contra a qual os feminismos lutam.

Os questionamentos trazidos por Oyewumi a respeito do uso do género como uma categoria
universal e atemporal sdo importantes para todos os que situamos nesse campo de estudos e de
intervencgdo. A nosso ver, ao refletir sobre as diferentes formas de opressdo e de violéncia as quais
sujeitos femininos continuam sendo submetidos na sociedade brasileira atual, o trabalho de
desintrincar e de desnaturalizar a hegemonia e os efeitos da categoria género ¢ fundamental: pois ele
nos permite desnudar mecanismos de resisténcia que dificultam a passagem efetiva do tempo.

As feminilidades continuam sendo vitimizadas no Brasil pela violéncia nos espacos publicos
e, sobretudo, nos territorios da intimidade (IPEA, 2025). Esse fato nos faz questionar em que medida
as conquistas decorrentes dos movimentos sociais € dos feminismos (que, definitivamente, nao
alcangaram todas as mulheres) teriam deixado de incidir sobre alguns aspectos dos processos de
subjetivagdo femininos. No campo do amor, por exemplo, observamos que os roteiros trilhados por
mulheres contemporaneas parecem repetir, de forma anacronica, os roteiros percorridos pelas mulheres
burguesas do século XIX, aqueles percorridos por mulheres. Isso pode ocorrer devido a forga do ideario
romantico, tanto no seu lado visivel (que engendra uma relagdo ‘“natural” entre as categorias
hegemonicas de “mulher”, de “feminilidade” e de “amor”) quanto, principalmente, no seu lado obscuro
(o qual coloca os sujeitos femininos no lugar de objetos a serem consumidos, seja por desejo, seja por
odio).

Nesse sentido, o trabalho de problematizar o género como um sistema de opressdo deve ser
acompanhado de uma decisdo (daqueles que atuamos, teorizamos € nos vinculamos no campo dos
feminismos) de evidenciar como a engrenagem do amor romantico contribui de forma insidiosa e

mortifera para que as estatisticas das violéncias baseadas em género (dentre elas, as duas tentativas de

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

feminicidio que propulsionaram a construcao deste artigo) continuem atestando que, de algum modo,
depois de muito caminhar, aparentemente ndo conseguimos deixar para trds um tempo em se

queimavam mulheres na fogueira para que homens se sentissem livres da ameaca do inferno.

.-‘/ REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



ReGeo

REFERENCIAS

BENTO, Brenda. “Saiba quem ¢ o fisiculturista preso apos espancar a namorada médica e quebrar a
mao em SP”. G1 Santos e Regido, 17 de julho de 2025. Disponivel em
https://gl.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2025/07/17/saiba-quem-e-o-fisiculturista-preso-apos-
espancar-a-namorada-medica-e-quebrar-a-mao-em-sp.ghtml. Acesso em 20/07/2025.

BONETS, Vitor; SOUZA, Beto. “Mulher espancada com 60 socos foi agredida por ciumes, diz
policia”. CNN Brasil, 30 de julho de 2025. Disponivel em
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/nordeste/rn/mulher-espancada-com-60-socos-foi-agredida-
por-ciumes-diz-policia. Acesso em 31/07/2025.

COSTA, Jurandir Freire. Ordem médica ¢ norma familiar. Rio de Janeiro: Edi¢des Graal, 2004.

COSTA, Jurandir Freire. Sem fraude nem favor: estudos sobre o amor romantico. Rio de Janeiro:
Rocco, 1998.

INSTITUTO DE PESQUISA ECONOMICA APLICADA — IPEA. Atlas da violéncia
2025. Disponivel em https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/publicacoes. Acesso em 20/08/2025.

FEDERICI, Silvia. Caliba e a bruxa: mulheres, corpo e acumulacao primitiva. Sdo Paulo: Elefante,
2023.

FOUCAULT, Michel. Il Faut Défendre la Societé: Cours au College de France, 1975-1976. Paris:
Seuil, 1997.

LUGONES, Maria. “Colonialid y Género: Hacia un Feminismo Descolonial”. In: MIGNOLO,
Walter (comp.). Género y Descolonialidad. Buenos Aires: Del Signo, 2008. p. 13-55.

LUGONES, Maria. “Colonialidade e Género”. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque (org). Pensamento
feminista hoje: perspectivas decoloniais. Sdo Paulo: Bazar do Tempo, 2020. p. 52-84.

MBEMBE, Achille. Necropolitica: biopoder, soberania, estado de excegdo, politica da morte. Sao
Paulo: n.1 Edigoes, 2018.

OLIVEIRA, Danielly Passos. Narrativas modernas e contemporaneas do amor e da feminilidade.
2008. Doutorado — (Sociologia). Universidade Federal do Ceara, Ceard, Brasil; Université Paris 7,
Paris, Franga, 2008.

OYEWUMI, Oyerénké. A invengio das mulheres: construindo um sentido africano para os discursos
ocidentais de género. Sdo Paulo: Bazar do Tempo, 2021.

OYEWUMI, Oyerénke. “Conceituando o género: os fundamentos eurocéntricos dos conceitos
feministas e o desafio das epistemologias africanas”. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque (org).
Pensamento Feminista Hoje: Perspectivas Decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 85-
95.

PACHECO, Ana Claudia Lemos. Mulher negra: afetividade e solidao. Salvador: EDUFBA, 2013.

ZANELLO, Valeska. A prateleira do amor: sobre mulheres, homens e relagdes. Curitiba: Appris,
2022.

‘ a REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2025/07/17/saiba-quem-e-o-fisiculturista-preso-apos-espancar-a-namorada-medica-e-quebrar-a-mao-em-sp.ghtml
https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2025/07/17/saiba-quem-e-o-fisiculturista-preso-apos-espancar-a-namorada-medica-e-quebrar-a-mao-em-sp.ghtml
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/nordeste/rn/mulher-espancada-com-60-socos-foi-agredida-por-ciumes-diz-policia
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/nordeste/rn/mulher-espancada-com-60-socos-foi-agredida-por-ciumes-diz-policia
https://www.google.com/url?q=https://www.google.com/url?q%3Dhttps://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/publicacoes%26amp;sa%3DD%26amp;source%3Deditors%26amp;ust%3D1756213477397739%26amp;usg%3DAOvVaw21uaYYMO4TTw8OhFUJnZBX&sa=D&source=docs&ust=1756213477406495&usg=AOvVaw0m2ULvU8DLUoWWfWeKZBXg

ReGeo

ZANELLO, Valeska. Satide Mental, Género e Dispositivos: Cultura e Processos de Subjetivacao.
Curitiba: Appris Editora, 2018.

‘ d REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15



