
 

  
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

FEMINICÍDIO E SISTEMA MODERNO COLONIAL DE GÊNERO: UMA RELAÇÃO 

ENTRE VIOLÊNCIAS CONTRA MULHERES, COLONIALISMO E AMOR ROMÂNTICO 

 

FEMICIDE AND THE MODERN COLONIAL GENDER SYSTEM: A RELATIONSHIP 

BETWEEN VIOLENCE AGAINST WOMEN, COLONIALISM, AND ROMANTIC LOVE 

 

EL FEMINICIDIO Y EL SISTEMA DE GÉNERO COLONIAL MODERNO: UNA 

RELACIÓN ENTRE LA VIOLENCIA CONTRA LAS MUJERES, EL COLONIALISMO Y 

EL AMOR ROMÁNTICO 

 

 
10.56238/revgeov17n2-053 

 

Danielly Passos de Oliveira 

Professora Doutora  

Instituição: Departamento de Psicologia Clínica do Instituto de Psicologia (IPUSP) 
 

RESUMO 

Este trabalho foi construído a partir de um questionamento a respeito da presença constante de notícias 

sobre crimes de feminicídio. Todos os dias são veiculadas pela TV e Internet novas histórias sobre 

mulheres que perderam suas vidas devido ao feminicídio. Em meio a tantas histórias, examinamos as 

de duas jovens que sobreviveram após terem sido brutalmente espancadas pelos namorados por conta 

dos ciúmes deles. As histórias das duas jovens que tiveram seus rostos desfigurados por seus parceiros 

amorosos ilustram a conexão existente entre amor e violência na vida das mulheres brasileiras. 

Considerando que em grande parte dos feminicídios o agressor tem intimidade com a vítima, 

procuramos analisar como as práticas de um biopoder feminicida se articulam com os dispositivos do 

gênero e do amor romântico. A partir de uma leitura ancorada no feminismo decolonial, entendemos o 

gênero como um sistema moderno e colonial, intimamente vinculado com as interseccionalidades de 

raça e de classe social. Concluímos, em nossa investigação, que o ideário moderno do amor romântico 

continua servindo de eixo de subjetivação na contemporaneidade, legitimando crenças e práticas de 

dessubjetivação dos sujeitos femininos, e engendrando uma política do fazer morrer que torna as 

existências femininas um bem a ser usufruído e/ou descartado. 

 

Palavras-chave: Feminicídio. Biopoder. Gênero. Colonialismo. Amor Romântico. 

 

ABSTRACT 

This work stems from questioning the constant presence of news reports about femicide crimes. Every 

day, new stories about women who have lost their lives due to femicide are broadcast on TV and the 

internet. Amidst so many stories, we examine those of two young women who survived after being 

brutally beaten by their boyfriends due to their jealousy. The stories of these two young women, whose 

faces were disfigured by their romantic partners, illustrate the connection between love and violence 

in the lives of Brazilian women. Considering that in a large proportion of femicides the aggressor has 

an intimate relationship with the victim, we seek to analyze how the practices of a feminicidal biopower 

are articulated with the devices of gender and romantic love. From a reading anchored in decolonial 

feminism, we understand gender as a modern and colonial system, intimately linked to the 

intersectionalities of race and social class. Our investigation concludes that the modern ideal of 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

romantic love continues to serve as an axis of subjectivation in contemporary society, legitimizing 

beliefs and practices of desubjectivation of female subjects, and engendering a politics of death that 

turns female existences into a commodity to be enjoyed and/or discarded. 

 

Keywords: Femicide. Biopower. Gender. Colonialism. Romantic Love. 

 

RESUMEN 

Este trabajo surge del cuestionamiento de la constante presencia de noticias sobre feminicidios. 

Diariamente, se transmiten por televisión e internet nuevas historias sobre mujeres que han perdido la 

vida a causa de feminicidios. Entre tantas historias, examinamos las de dos jóvenes que sobrevivieron 

tras ser brutalmente golpeadas por sus novios debido a sus celos. Las historias de estas dos jóvenes, 

cuyos rostros fueron desfigurados por sus parejas, ilustran la conexión entre el amor y la violencia en 

la vida de las mujeres brasileñas. Considerando que en una gran proporción de feminicidios el agresor 

tiene una relación íntima con la víctima, buscamos analizar cómo las prácticas de un biopoder 

feminicida se articulan con los dispositivos de género y amor romántico. Desde una lectura anclada en 

el feminismo decolonial, entendemos el género como un sistema moderno y colonial, íntimamente 

ligado a las interseccionalidades de raza y clase social. Nuestra investigación concluye que el ideal 

moderno del amor romántico continúa sirviendo como eje de subjetivación en la sociedad 

contemporánea, legitimando creencias y prácticas de desubjetivación de las mujeres y generando una 

política de la muerte que convierte la existencia femenina en una mercancía para disfrutar y/o desechar. 

 

Palabras clave: Femicidio. Biopoder. Género. Colonialismo. Amor Romántico. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

1 INTRODUÇÃO 

São Paulo, 14 de julho de 2025, num apartamento no bairro de Moema, uma médica de 27 anos 

foi espancada no dia do seu aniversário pelo namorado fisiculturista. Preso em flagrante por tentativa 

de feminicídio, o agressor havia batido com tamanha violência na vítima a ponto de fraturar os ossos 

da própria mão. A jovem teve seu rosto desfigurado, sofrendo graves lesões no crânio, na coluna 

cervical e na face. Diante dos policiais, o suspeito alegou ter cometido o crime por ciúmes: “ele teria 

visto no celular da vítima conversas com um rapaz, e ao mesmo tempo, encaminhamento de nudes 

para esse rapaz”, afirmou a delegada encarregada do caso (Brenda BENTO, 2025). 

Natal, 27 de julho de 2025, no elevador de um condomínio no bairro de Ponta Negra, uma 

mulher de 35 anos foi espancada por seu namorado, um ex-jogador de basquete, recebendo mais de 60 

socos no espaço de 34 segundos. O agressor, preso em flagrante por tentativa de feminicídio, alegou 

abalo emocional e uso de substâncias psicoativas. A vítima, ao prestar depoimento, definiu o 

relacionamento como sendo “tóxico e abusivo”, marcado por controle excessivo e ciúme 

desproporcional (Vitor BONETS; Beto SOUZA, 2025). 

Os elementos comuns nas duas histórias são muitos. Infelizmente, notícias como essas não são 

uma exceção. Os dados continuam alarmantes. De acordo com o Atlas da Violência de 2025 (IPEA, 

2025), apenas no ano de 2023, a violência de gênero matou quase quatro mil mulheres no Brasil. 

Diariamente somos expostos a notícias sobre adolescentes, mulheres e crianças vítimas de violência 

de gênero, quase sempre exercida por homens conhecidos pelas vítimas, e quase sempre no espaço 

doméstico. 

A profusão de tipos diversos de violência que incidem sobre sujeitos femininos em todo o 

território brasileiro nos conduz a perguntar: por quê? Construir algumas respostas para esse 

questionamento exige uma análise complexa que articule uma diversidade de variáveis. Neste artigo, 

tentaremos refletir sobre o fato de a violência baseada em gênero continuar sendo uma questão de 

saúde pública no Brasil e no mundo, a partir da articulação dos conceitos de biopoder, de sistema de 

gênero, de patriarcado, de colonialismo e de amor romântico. 

 

2 O BIOPODER: AS POLÍTICAS DE VIDA E AS POLÍTICAS DE MORTE 

Segundo Achille Mbembe (2018), no contemporâneo, a expressão máxima da soberania reside 

no poder de ditar quem merece viver e quem deve morrer. Ancorando-se no conceito foucaultiano de 

biopoder (1997), o filósofo enfatiza que, nas sociedades ocidentais pós-industrializadas, o poder se 

inscreve nos corpos, demarcando e separando dos demais aqueles que merecem viver: os que podem 

morrer. O principal eixo de convergência do biopoder consiste na “instrumentalização generalizada da 

existência humana e a destruição material de corpos humanos e populações” (MBEMBE, 2018, p. 10-

11). 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

O conceito de biopoder permite compreender por que uma das formas (provavelmente a mais 

insidiosa) pelas quais uma sociedade consegue ditar quem merece morrer encontra-se no silenciamento 

e na invisibilização de determinados grupos. María Lugones (2008) enfatiza a importância 

fundamental de abordar a intersecção entre raça, classe, gênero e sexualidade para entender a 

indiferença preocupante demonstrada pela sociedade diante das violências que atingem 

sistematicamente as mulheres (sobretudo, quando se trata de mulheres não brancas). 

Para a referida autora, o gênero deve ser compreendido como um sistema moderno e colonial 

por meio do qual são construídas e legitimadas categorias pretensamente universais e homogêneas, 

dentre as quais convergirão diferentes estratégias biopolíticas de defesa da vida. Nesse sentido, a 

construção da categoria “mulher” (que serviu de fundamento para as reivindicações dos movimentos 

feministas da primeira e da segunda onda) remete à mulher branca, heterossexual, cis e pertencente às 

camadas médias e altas das sociedades ocidentais industrializadas. O lado oculto e obscuro da categoria 

“mulher” passa, desse modo, a ser ocupado por tudo aquilo que essa categoria silencia e invisibiliza: 

todos os sujeitos femininos que, por quaisquer razões, desviem, excedam ou transgridam o arranjo 

normativo contido na categoria “mulher”. O sistema colonial-moderno de gênero volta, assim, suas 

estratégias biopolíticas de defesa da vida para suas categorias visíveis, ao mesmo tempo em que 

direciona suas estratégias biopolíticas de permissão da morte (a necropolítica) para os sujeitos que 

ocupam o lado oculto/invisível dessas mesmas categorias. 

No que se refere à violência baseada em gênero, dados recentes apontam que, durante o ano de 

2023, dentre as quase quatro mil mulheres que perderam suas vidas devido à violência de gênero, 

68,2% eram mulheres negras. Além disso, entre 2022 para 2023, os casos de violência contra 

homossexuais e bissexuais aumentaram 35%, enquanto os casos de violência contra pessoas 

transsexuais e travestis tiveram um aumento de 43% de incidência (IPEA, 2025). Como é possível 

perceber, as estratégias de poder que tornam determinados sujeitos mais propensos à morte do que 

outros são complexas, e ocorrem a partir de um entrelaçamento de vulnerabilidades distintas. 

Invisibilizadas e silenciadas pelo arranjo normativo que dá forma, no sistema moderno-colonial de 

gênero, à categoria “mulher”, mulheres negras, indígenas e trans (dentre outras) são cooptadas por 

políticas que, articuladas, passarão a gerir diferentes práticas sociais do deixar morrer. 

Dentre as necropolíticas que atingem mulheres e se combinam com outras camadas de 

vulnerabilidade, iremos nos deter, neste trabalho, a uma em particular: aquela que adquire seus 

contornos mais visíveis no ideário do amor romântico. 

 

3 PATRIARCADO E AMOR ROMÂNTICO 

Segundo Lugones (2008), é fundamental entendermos o gênero como um elemento fundante 

da colonialidade, uma vez que, enquanto sistema, o gênero se estrutura a partir de uma imbricação 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

intrínseca entre o patriarcado, as noções de heteronormatividade, de classificação racial e os 

movimentos de expansão do capitalismo. Oyerónké Oyewumi (2021), por sua vez, explica que é 

necessário contestar as ideias do patriarcado e do binarismo como sendo transculturalmente válidas, 

compreendendo que elas se impuseram e se naturalizaram globalmente pela expansão do colonialismo 

e do capitalismo. No mesmo sentido: 

 

Não é necessário que as relações sociais sejam organizadas em termos de gênero, nem mesmo 

as relações que se consideram sexuais. Mas, uma vez dada, uma organização social em termos 

de gênero não tem por que ser heterossexual ou patriarcal [...] tanto o dimorfismo biológico e 

a heterossexualidade quanto o patriarcado são característicos do que chamo o lado 

iluminado/visível da organização colonial/moderna do gênero. O dimorfismo biológico, a 

dicotomia homem/mulher, a heterossexualidade e o patriarcado estão inscritos – com letras 

maiúsculas e hegemonicamente – no próprio significado do gênero (LUGONES, 2020, p. 56). 

 

Segundo a autora, a colonialidade do poder introduz uma classificação universal e binária das 

populações à medida que reorganiza as relações de superioridade e de inferioridade tendo por 

fundamento a noção de raça. Assim, “a humanidade e as relações humanas são reconhecidas por uma 

ficção em termos biológicos” (LUGONES, 2002, p. 56). Ao produzir uma classificação social que 

separa a humanidade de acordo com uma lógica binária (civilizado/selvagem; racional/irracional; 

cristão/pagão etc.), a colonialidade do poder passa a permear todos os aspectos da vida social; e a 

ficção biológica – portanto, naturalizada e incontestável – não é apenas a da raça, mas também a do 

gênero. 

No entanto, adverte Lugones (2002), ainda que na modernidade eurocêntrica e capitalista, todos 

os sujeitos sejam racializados e gendrados, “[...] nem todos/as somos dominados/as ou vitimizados/as 

por esse processo. O processo é binário, dicotômico e hierárquico” (p. 60). A categoria “mulher” 

(composta por mulheres brancas, cis, heterossexuais e das camadas socioeconômicas medidas e altas), 

ocupando o lado visível e iluminado do sistema moderno e colonial de gênero, detém uma série de 

privilégios negados aos sujeitos femininos relegados ao lado invisível e obscuro desse mesmo sistema. 

Contudo, existe, a nosso ver, uma camada de vulnerabilidade que parece incidir (ainda que de modos 

distintos) tanto sobre o lado visível quanto sobre o lado oculto desse arranjo que, desde a modernidade, 

relaciona intimamente mulheres e feminilidade. Tal camada foi tecida pela difusão do conjunto de 

crenças que estruturam o ideário do amor romântico. 

 

4 O IDEÁRIO ROMÂNTICO E O SISTEMA COLONIAL E MODERNO DE GÊNERO 

As duas notícias mencionadas no começo deste artigo se referem a mulheres que foram 

brutalmente agredidas por seus parceiros amorosos devido a sentimentos de ciúmes, de desconfiança 

e de posse por parte deles. Ambas eram mulheres cis, heterossexuais, brancas, pertencentes às camadas 

médias urbanas da sociedade brasileira, e sobre as duas recaiu, do ponto de vista dos seus agressores, 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

uma parcela de “responsabilidade” sobre o injustificável ataque que sofreram. Ambos os agressores 

tentaram “explicar” que a tentativa de feminicídio teria sido “ocasionada” devido a uma “provocação” 

de suas, até então, namoradas. Na primeira situação, o agressor alegou que sua namorada estaria 

flertando com um outro rapaz. Na segunda, o agressor afirmou ter tentado se defender de uma briga 

iniciada pela namorada (que, após o incidente, contou que os desentendimentos entre eles giravam 

sempre em torno de ciúmes e de possessividade por parte do namorado). 

Poderíamos considerar que o modelo do amor romântico delineado nas sociedades ocidentais 

europeias do século XIX ainda é parte do imaginário social e continua servindo de território para os 

processos de subjetivação no Brasil nesta primeira metade do século XXI. O ideário do amor romântico 

(difundido por uma literatura folhetinesca que, na Europa do século XIX, consolidou-se como 

precursora das novelas e dos romances românticos) foi parte fundamental do processo de 

transformação das sociedades coloniais em sociedades modernas (Danielly Passos OLIVEIRA, 2008). 

No Brasil, por exemplo, Jurandir Freire Costa (2004) explica que até o século XIX as casas 

eram, simultaneamente, uma unidade de produção e de consumo: “A mulher gerenciava esta pequena 

empresa sem concurso algum do marido” (p. 83). Segundo referido autor, na sociedade colonial 

brasileira, a mulher (referindo-se aqui às mulheres brancas, pertencentes às camadas abastadas) exercia 

na casa uma função econômica. Em suas palavras: 

 

A dona-de-casa era enfermeiro, médico, sacerdote e professor. Distribuía medicamentos em 

caso de doenças, ensinava aos filhos as primeiras letras e cumpria uma quantidade de 

obrigações religiosas: terços, ladainhas, novenas, promessas etc. Sua posição estava 

estreitamente ligada à situação da casa no confronto com os parcos recursos urbanos. 

Representava, de certa maneira, a submissão da cidade à família (COSTA, 2004, p. 102). 

 

Segundo ainda Costa (2004), as mulheres (brancas), na sociedade colonial brasileira, ocupavam 

o papel de “agentes passivos na multiplicação das riquezas do marido, elas perpetuavam a máquina de 

opressão ao mesmo tempo que a ela se submetiam” (p. 104). A passagem da organização colonial para 

uma organização burguesa (moderna) se deu, no Brasil, após a chegada da corte portuguesa. Para fazer 

a sociedade brasileira caminhar em direção à modernidade, foi necessária uma intervenção engendrada 

a partir de uma aliança formada pelo Estado com a medicina social, cujo principal objetivo era 

consolidar uma forma de sociabilidade urbana e centralizada: não mais submetida às normas ditadas 

pelo patriarca de cada grupo familiar. Desse modo, “o objetivo higiênico de recondução dos indivíduos 

à tutela do Estado redefiniu as formas de convivência íntima, assinalando, a cada um dos membros da 

família, novos papéis e funções” (COSTA, 2004, p. 109). 

Com a modernização, o avanço do industrialismo e da urbanização, a estrutura da família 

colonial foi sendo fragmentada, uma vez que o trabalho se deslocou da esfera doméstica em direção 

ao espaço público. Por essa razão, a figura da mulher (no caso, da senhora de engenho) foi se tornando 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

obsoleta, à medida que a casa deixava de ser uma unidade de consumo e de produção e se convertia 

no território privado da intimidade. Como ainda observa Costa (2004), a casa se tornou o portão 

principal de entrada e de atuação da aliança do Estado com a medicina social em prol de um projeto 

de nação. “A casa higiênica era, por conseguinte, um dos trunfos médicos na luta contra a família 

clássica em favor da mulher” (COSTA, 2004, p. 120). 

É fundamental, contudo, compreender o contexto a partir do qual se deu essa luta da medicina 

higienista a favor da “mulher”, no decorrer do gradativo processo de passagem de uma organização 

social colonial para uma organização social moderna (burguesa). Na referida luta empreendida pelos 

médicos, a mulher burguesa serviu duplamente de instrumento: a valorização do papel que a “mulher” 

passaria a exercer num modelo nuclear de família (o qual se opunha à configuração da família colonial, 

com sua rede complexa formadas por parentes, agregados e escravos da casa) contribuía para diminuir 

o alcance do poder do patriarca na comunidade (pois, na configuração moderna, o homem ocuparia o 

papel de pai e trabalhador, permanecendo o “senhor” de um reinado reduzido, composto apenas pela 

mulher e pelos filhos). Além de diminuir o alcance do poder do homem em termos de comunidade 

(reduzindo sua capacidade física e simbólica de embate com o Estado), utilizando a “mulher” como 

aliada, a entrada da medicina na família ocorreu, de fato, em nome de um projeto bastante específico: 

o de investir nas crianças com o intuito de formar novos cidadãos e trabalhadores produtivos. Para 

tanto, as mulheres foram convocadas a se responsabilizar pelo trabalho de cuidar e de educar os filhos.  

A redução das mulheres burguesas ao papel de esposas, mães e donas de casa se deu, a partir 

da modernidade, ancorada numa rede simbólica específica: uma tessitura de narrativas fortes e 

intrincadas o suficiente para sustentar uma mitologia – que tornava o casamento, a maternidade e o 

cuidado um projeto decorrente da “natureza” feminina das mulheres. A associação entre conceitos 

específicos e normativos de mulher, de feminilidade e de vida íntima teve, portanto, como eixo 

principal o ideário do amor romântico. 

Antes de adentrarmos no terreno tortuoso do amor romântico, é imperativo que façamos duas 

ressalvas. A primeira é de que a “luta” da medicina higienista em prol da “mulher” não questionou o 

papel submisso que “a mulher” já ocupava nas sociedades coloniais, organizadas em torno da figura 

onipotente do pai (o patriarca era definido como uma espécie de representante de “deus-pai” na Terra). 

Se, a partir da modernidade, o casamento deixava de ser um contrato estabelecido pela família com 

uma motivação patrimonial para se tornar uma escolha de indivíduos guiados por uma motivação 

sentimental; e se, na família nuclear, “a mulher” foi erigida como parceira do médico (e de um conjunto 

de especialistas que, pouco a pouco, efetuaram um esquadrinhamento do espaço familiar, 

deslegitimando o saber e a autoridade da família sobre a educação dos filhos), é fundamental enfatizar 

que “a mulher” moderna permaneceria numa condição submissa e subserviente ao marido. No entanto, 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

o assujeitamento “da mulher” na família nuclear moderna passou a ocorrer de uma forma muito mais 

sutil do que aquele vivenciado pela “mulher” colonial. 

Aqui cabe retomar o conceito de biopoder, definido por Michel Foucault (1997), como um 

poder que se desloca das relações hierárquicas de imposição da vontade de uma autoridade sobre 

indivíduos servis e adentra a superfície dos corpos passando a produzir sujeitos a partir de um conjunto 

articulado de discursos, de práticas, de leis, de enunciados científicos, de normas sociais etc. (os 

dispositivos), os quais agenciam formas de otimizar a vida, com o objetivo de engendrar sujeitos mais 

funcionais e mais produtivos para uma determinada sociedade. As estratégias do biopoder criam os 

indivíduos (seus projetos, anseios, desejos), não simplesmente os dominam. Como mencionado, o 

biopoder incide e opera sobre as práticas do fazer viver (tais como: as políticas públicas, as estratégias 

de saúde, a formação de regras e de mentalidades consideradas “normais” numa determinada 

sociedade) e sobre as práticas do fazer morrer (a invisibilização, a deslegitimação, o apagamento). No 

caso da “mulher” pela qual lutava a medicina higienista do século XIX, o tecido a partir do qual se 

delinearam as práticas do fazer viver teve por continente o amor romântico, como veremos no decorrer 

deste artigo. Porém, sobre os sujeitos femininos que ficavam ocultos porque não cabiam na categoria 

“mulher” instituída pelo sistema colonial e moderno de gênero, incidiam as estratégias necropolíticas 

do fazer morrer. 

Lugones (2020) afirma que é preciso problematizarmos o dimorfismo biológico, considerando 

o quanto uma construção dicotômica e complementar dos gêneros é um elemento central para 

compreendermos a vastidão do alcance do sistema colonial e moderno de gênero em nossas sociedades.  

 

A redução do gênero ao privado, ao controle do sexo, seus recursos e produtos, é uma questão 

ideológica, apresentada como biológica, e é parte da produção cognitiva da modernidade que 

conceitualizou a raça como “atribuída de gênero” e o gênero como racializado de maneiras 

particularmente diferenciadas para europeus/eias brancos/as. A raça não é nem mais mítica 

nem mais fictícia que o gênero – ambos são ficções poderosas (LUGONES, 2020, p. 73). 

 

A separação das categorias de gênero, de classe, de raça e de heterossexualidade, sustentada 

pelo sistema colonial e moderno de gênero, cumpriu e continua cumprindo uma função estratégica nas 

políticas de invisibilização e de apagamento de sujeitos e de grupos sociais desde a modernidade. Por 

exemplo, a formação da aliança entre as noções modernas de mulher, de feminilidade e de intimidade, 

“[...] com a imagem da mulher frágil, fraca, tanto corporal como intelectualmente, reduzida ao espaço 

privado e sexualmente passiva [...] não explicitou a relação dessas características com a raça, já que 

elas são parte da mulher branca e burguesa” (LUGONES, 2020, p. 73). Se o ideário do amor romântico 

serviu de fundamento para a formação do arranjo moderno entre as noções de mulher, de feminilidade 

e de intimidade, é preciso ter em mente que mulheres negras e indígenas eram definidas muito mais 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

por seus corpos, explorados no trabalho (sem menção alguma a uma ideia de fragilidade) e no sexo 

sem consentimento, do que em termos de sentimentos.  

Apesar do arranjo entre as concepções de mulher, feminilidade e cuidado – constituído nas 

sociedades ocidentais europeias industrializadas do século XIX – ter sido construído especificamente 

para mulheres burguesas, brancas, cis, heterossexuais, durante o século XX (sobretudo com a 

consolidação de uma cultura hedonista e consumista que foi ganhando um lugar hegemônico na 

sociedade brasileira a partir da década de 1970), o ideário do amor romântico passou a ser difundido 

“democraticamente” como sendo a referência principal de modelo de relacionamento afetivo-erótico 

e familiar. Mas de que se trata esse ideário?  

Segundo Costa (1998), o ideário do amor romântico só frutificou a partir da imposição de uma 

cultura burguesa na qual as regras de satisfação emocional se atrelavam ao individualismo. Nesse 

sentido, a expansão das crenças do amor romântico ocorreu em paralelo ao afrouxamento dos laços 

comunitários e à fragilização dos referenciais coletivos. De acordo com o referido autor (COSTA, 

2004), a inserção da medicina no cotidiano das famílias burguesas serviu-se do amor romântico como 

um “mecanismo de feedback encarregado de manter o sexo em níveis compatíveis com a homeostase 

familiar e social” (p. 234). O ideário do amor romântico passa, então, a partir do século XIX, a cumprir 

(na transição de uma sociedade colonial para uma sociedade moderna) uma tarefa de enorme 

importância: a de instituir e de regulamentar novos (e complementares) papéis sociais para mulheres e 

homens burgueses, nos espaços privados e públicos.  

 

A reformulação da vida do casal deu-se a partir da nova conceituação imposta ao homem e à 

mulher pela higiene. O amor foi duplamente utilizado nesta manobra [...] a medicina fixou as 

características supostamente típicas de cada sexo e apresentou-as como imperativos da 

natureza. O amor servia aqui de traço de separação entre homem e mulher. Funcionava como 

referência para a construção dos modelos de conduta social masculina e feminina (COSTA, 

2004, p. 234). 

 

Na concepção de Valeska Zanello (2018), o ideário do amor romântico se converteu num script 

cultural, compondo um roteiro hegemônico que, nos dias de hoje, ainda continua orientando os 

processos de subjetivação em nossa cultura. Contudo, o dispositivo amoroso não incide sobre os 

homens com a mesma intensidade como atinge as mulheres: “dizer que o dispositivo amoroso se 

apresenta como um caminho privilegiado de subjetivação para as mulheres em nossa cultura significa 

dizer que as mulheres se subjetivam, na relação consigo mesmas, mediada pelo olhar de um homem 

que ‘as escolham’” (ZANELLO, 2018, p. 84).  

De acordo com outro estudo de Zanello (2022), o dispositivo amoroso – ao funcionar como o 

roteiro hegemônico para os processos de subjetivação das mulheres em nossa cultura – educa as 

mulheres a se centrarem no amor e a atrelar seu valor próprio à possibilidade de serem escolhidas e de 

permanecerem vinculadas a um parceiro amoroso. Embora a autora (2018; 2022) conecte o dispositivo 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

amoroso à categoria “mulheres”, consideramos válido substituir “mulheres” por feminilidades, uma 

vez que isso nos permite enfatizar o aspecto gendrado dos processos de subjetivação. Além disso, 

propomos uma ampliação do conceito de “prateleira do amor”, definido por Zanello nos seguintes 

termos: 

 

Ser subjetivada na prateleira do amor torna as mulheres extremamente vulneráveis, visto que, 

se é necessário “ser escolhida”, nem sempre importa tanto quem as escolha. Isso empodera os 

homens. Eles são os maiores beneficiários do dispositivo amoroso das mulheres. De certa 

forma, os homens em nossa cultura já nascem com a certeza de que serão “amados” 

independentemente de qualquer característica física, mental e socioeconômica que tenham. O 

que pode ocorrer é uma restrição no acesso à variedade de mulheres (na prateleira), quanto 

mais esse homem se afastar dos ideais do dispositivo da eficácia. No entanto, ele estará, de 

qualquer maneira, em uma posição avantajada em relação às mulheres na prateleira do amor 

(ZANELLO, 2022, p. 63). 

 

A autora considera ainda que subjetivar-se a partir do dispositivo amoroso coloca as mulheres 

numa posição de vulnerabilidade diante dos homens, uma vez que atrela o valor pessoal de cada mulher 

à possibilidade de ser “escolhida” como parceira amorosa por um homem. Além de caber um 

questionamento a respeito das semelhanças e das diferenças na relação estabelecida entre o dispositivo 

amoroso e os processos de subjetivação de mulheres não heterossexuais nem cis e de uma diversidade 

de sujeitos femininos que não se identificam como mulheres, é necessário também problematizar o 

papel dos marcadores sociais de raça e de classe social na relação existente entre mulheres, 

feminilidade e ideário romântico.  

Em sua pesquisa a respeito da solidão de mulheres negras residentes em Salvador, Ana Cláudia 

Lemos Pacheco (2013, p. 25) afirma: 

 

A mulher negra e mestiça estaria fora do “mercado afetivo” e naturalizada no “mercado do 

sexo”, da erotização, do trabalho doméstico, feminilizado e “escravizado”; em contraposição, 

as mulheres brancas seriam, nessas elaborações, pertencentes à “cultura do afetivo”, do 

casamento, da união estável. 

 

Apesar da importância de compreendermos que a relação estabelecida, desde a modernidade, 

entre as categorias “mulher”, “feminilidade” e “amor romântico” é complexificada quando a 

examinamos a partir do cruzamento de interseccionalidades distintas (por exemplo: raça, gênero, classe 

social, geração), é fundamental atentar para a condição de vulnerabilidade decorrente de um processo 

de subjetivação orientado a partir do dispositivo amoroso. Retomando Zanello (2022), subjetivar-se a 

partir do dispositivo amoroso coloca mulheres na “prateleira do amor”. Estar numa prateleira é ocupar 

a posição de objeto, não de sujeito; ela faz alusão a isso ao afirmar que, diante de um ideal construído 

em torno da beleza e da juventude, todas as mulheres se encontram ameaçadas de serem “substituídas” 

em algum momento e, assim, perderem o valor.  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

Articulando os conceitos de sistema de gênero, de amor romântico e de feminilidade, 

adentramos na dimensão mais nefasta do dispositivo amoroso. Nela opera uma necropolítica que incide 

sobre os processos de subjetivação femininos, e que se combina com diferentes camadas de 

vulnerabilidade (como raça, classe social etc.). Podemos chamá-la de necropolítica da objetificação, 

uma vez que ela constitui sujeitos (femininos) que passarão a assumir a condição de objetos para outros 

sujeitos (masculinos). A nosso ver, existe – tal como Lugones (2020) afirmou sobre o sistema colonial 

e moderno de gênero – um lado claro e visível e um lado oculto do dispositivo amoroso. Em seu lado 

claro, o dispositivo amoroso vincula o valor pessoal de um sujeito feminino à condição de ser o objeto 

da escolha (motivada pelo desejo) de um sujeito masculino. No lado oculto e velado, ele concede ao 

sujeito masculino que escolheu o sujeito feminino o poder de ser o dono de um outro sujeito. 

Analisando os processos que permitiram a expansão global do sistema capitalista, Silvia 

Federici (2023) afirma que tal expansão ocorreu e foi sustentada pelo surgimento de um novo contrato 

sexual: o qual passou a definir as mulheres como sujeitos apenas na condição de mães e esposas; 

ocultando seu papel de trabalhadoras e dando aos homens um acesso livre a seus corpos e a seus 

trabalhos.  

 

De acordo com esse novo contrato social-sexual, as mulheres proletárias se tornaram, para os 

trabalhadores homens, substitutas das terras que haviam perdido com os cercamentos, seu meio 

de reprodução mais básico e um bem comum de que qualquer um podia se apropriar e usar 

segundo sua vontade [...] na nova organização do trabalho, todas as mulheres (exceto as que 

haviam sido privatizadas pelos homens burgueses) tornaram-se bens comuns, pois, uma vez 

que as atividades das mulheres foram definidas como não trabalho, o trabalho delas começou 

a parecer um recurso natural, disponível para todos, assim como o ar que respiramos e a água 

que bebemos (FEDERICI, 2023, p. 199). 

 

Como enfatiza a autora, o capitalismo se difundiu a partir da expropriação das terras, do 

trabalho e, no caso das mulheres, da condição de sujeitos – deixando como herança a percepção do 

corpo feminino como um bem a ser explorado, usado, ou destruído, a depender dos desígnios do seu 

dono. Quando analisamos o ideário do amor romântico, podemos perceber, nas entrelinhas (por vezes, 

oculta, mas nunca ausente), a crença de que a mulher renuncia à condição de sujeito ao se vincular 

amorosamente a um homem. Essa crença legitima uma série de práticas violentas que continuam, no 

decorrer do século XXI, a ameaçar as vidas de sujeitos femininos de diferentes idades, raças, classes 

sociais e gerações. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Analisar o impacto que o ideário do amor romântico continua tendo sobre os processos de 

subjetivação femininos e masculinos na contemporaneidade implica indagar se vem ocorrendo um 

processo de desconstrução e de questionamento de categorias homogêneas e universais, como: 

“mulher”, “amor”, “família”, “feminilidade e “masculinidade” – erigidas e naturalizadas durante a 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

modernidade nas sociedades ocidentais capitalistas – ou se tais categorias continuam atuando 

fortemente, mesmo se mostrando anacrônicas e reducionistas. 

Considerando que a transformação das mentalidades tende a acontecer numa velocidade menor 

do que a transformação das práticas sociais, é importante compreender que, num mesmo período 

histórico, conviverão mentalidades distintas e conflitantes. No entanto, podem também ocorrer 

mecanismos ativos de resistência à mudança. No que se refere ao campo das relações erótico-amorosas, 

observamos que tal resistência está intimamente ligada à predominância do sistema moderno-colonial 

de gênero.  

Como ensina Oyewumi (2020), a modernidade se caracterizou pela expansão da Europa e pelo 

estabelecimento de uma hegemonia cultural euro-estadunidense em todo o mundo. Para que tal 

hegemonia se consolidasse, o gênero – enquanto um sistema organizado de exploração e de 

estratificação – atuou como um eixo fundamental de subjetivação. Por essa razão, a referida autora 

insiste na necessidade de apreendermos o gênero não como uma categoria universal, mas como uma 

construção social que engendra a própria subordinação contra a qual os feminismos lutam. 

Os questionamentos trazidos por Oyewumí a respeito do uso do gênero como uma categoria 

universal e atemporal são importantes para todos os que situamos nesse campo de estudos e de 

intervenção. A nosso ver, ao refletir sobre as diferentes formas de opressão e de violência às quais 

sujeitos femininos continuam sendo submetidos na sociedade brasileira atual, o trabalho de 

desintrincar e de desnaturalizar a hegemonia e os efeitos da categoria gênero é fundamental: pois ele 

nos permite desnudar mecanismos de resistência que dificultam a passagem efetiva do tempo.  

As feminilidades continuam sendo vitimizadas no Brasil pela violência nos espaços públicos 

e, sobretudo, nos territórios da intimidade (IPEA, 2025). Esse fato nos faz questionar em que medida 

as conquistas decorrentes dos movimentos sociais e dos feminismos (que, definitivamente, não 

alcançaram todas as mulheres) teriam deixado de incidir sobre alguns aspectos dos processos de 

subjetivação femininos. No campo do amor, por exemplo, observamos que os roteiros trilhados por 

mulheres contemporâneas parecem repetir, de forma anacrônica, os roteiros percorridos pelas mulheres 

burguesas do século XIX, aqueles percorridos por mulheres. Isso pode ocorrer devido à força do ideário 

romântico, tanto no seu lado visível (que engendra uma relação “natural” entre as categorias 

hegemônicas de “mulher”, de “feminilidade” e de “amor”) quanto, principalmente, no seu lado obscuro 

(o qual coloca os sujeitos femininos no lugar de objetos a serem consumidos, seja por desejo, seja por 

ódio). 

Nesse sentido, o trabalho de problematizar o gênero como um sistema de opressão deve ser 

acompanhado de uma decisão (daqueles que atuamos, teorizamos e nos vinculamos no campo dos 

feminismos) de evidenciar como a engrenagem do amor romântico contribui de forma insidiosa e 

mortífera para que as estatísticas das violências baseadas em gênero (dentre elas, as duas tentativas de 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

feminicídio que propulsionaram a construção deste artigo) continuem atestando que, de algum modo, 

depois de muito caminhar, aparentemente não conseguimos deixar para trás um tempo em se 

queimavam mulheres na fogueira para que homens se sentissem livres da ameaça do inferno.  

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

REFERÊNCIAS 

 

BENTO, Brenda. “Saiba quem é o fisiculturista preso após espancar a namorada médica e quebrar a 

mão em SP”. G1 Santos e Região, 17 de julho de 2025. Disponível em 

https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2025/07/17/saiba-quem-e-o-fisiculturista-preso-apos-

espancar-a-namorada-medica-e-quebrar-a-mao-em-sp.ghtml. Acesso em 20/07/2025. 

 

BONETS, Vitor; SOUZA, Beto. “Mulher espancada com 60 socos foi agredida por ciúmes, diz 

polícia”. CNN Brasil, 30 de julho de 2025. Disponível em  

https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/nordeste/rn/mulher-espancada-com-60-socos-foi-agredida-

por-ciumes-diz-policia. Acesso em 31/07/2025. 

 

COSTA, Jurandir Freire. Ordem médica e norma familiar. Rio de Janeiro: Edições Graal, 2004. 

 

COSTA, Jurandir Freire. Sem fraude nem favor: estudos sobre o amor romântico. Rio de Janeiro: 

Rocco, 1998. 

 

INSTITUTO DE PESQUISA ECONÔMICA APLICADA – IPEA. Atlas da violência 

2025. Disponível em https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/publicacoes. Acesso em 20/08/2025. 

 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São Paulo: Elefante, 

2023. 

 

FOUCAULT, Michel. Il Faut Défendre la Societé: Cours au College de France, 1975-1976. Paris: 

Seuil, 1997. 

 

LUGONES, María. “Colonialid y Gênero: Hacia un Feminismo Descolonial”. In: MIGNOLO, 

Walter (comp.). Gênero y Descolonialidad. Buenos Aires: Del Signo, 2008. p. 13-55. 

 

LUGONES, Maria. “Colonialidade e Gênero”. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque (org). Pensamento 

feminista hoje: perspectivas decoloniais. São Paulo: Bazar do Tempo, 2020. p. 52-84. 

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. São 

Paulo: n.1 Edições, 2018. 

 

OLIVEIRA, Danielly Passos. Narrativas modernas e contemporâneas do amor e da feminilidade. 

2008. Doutorado – (Sociologia). Universidade Federal do Ceará, Ceará, Brasil; Université Paris 7, 

Paris, França, 2008. 

 

OYEWUMÍ, Oyerónké. A invenção das mulheres: construindo um sentido africano para os discursos 

ocidentais de gênero. São Paulo: Bazar do Tempo, 2021. 

 

OYEWUMÍ, Oyerónke. “Conceituando o gênero: os fundamentos eurocêntricos dos conceitos 

feministas e o desafio das epistemologias africanas”. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque (org). 

Pensamento Feminista Hoje: Perspectivas Decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 85-

95. 

 

PACHECO, Ana Cláudia Lemos. Mulher negra: afetividade e solidão. Salvador: EDUFBA, 2013. 

 

ZANELLO, Valeska. A prateleira do amor: sobre mulheres, homens e relações. Curitiba: Appris, 

2022. 

 

https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2025/07/17/saiba-quem-e-o-fisiculturista-preso-apos-espancar-a-namorada-medica-e-quebrar-a-mao-em-sp.ghtml
https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2025/07/17/saiba-quem-e-o-fisiculturista-preso-apos-espancar-a-namorada-medica-e-quebrar-a-mao-em-sp.ghtml
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/nordeste/rn/mulher-espancada-com-60-socos-foi-agredida-por-ciumes-diz-policia
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/nordeste/rn/mulher-espancada-com-60-socos-foi-agredida-por-ciumes-diz-policia
https://www.google.com/url?q=https://www.google.com/url?q%3Dhttps://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/publicacoes%26amp;sa%3DD%26amp;source%3Deditors%26amp;ust%3D1756213477397739%26amp;usg%3DAOvVaw21uaYYMO4TTw8OhFUJnZBX&sa=D&source=docs&ust=1756213477406495&usg=AOvVaw0m2ULvU8DLUoWWfWeKZBXg


 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.2, p.1-15 

ZANELLO, Valeska. Saúde Mental, Gênero e Dispositivos: Cultura e Processos de Subjetivação. 

Curitiba: Appris Editora, 2018. 


